
MUSIQUES & SPIRITUALITÉS 
 

Jean-Sébastien BACH  
(1685-1750) 

Au fil des œuvres chorales 
 

BWV 68 
Also hat Gott die Welt geliebt 
Ainsi Dieu a-t-il témoigné son 

amour pour le monde 
1725 

 
 

Cantate 68… Also hat Gott die Welt geliebt (Ainsi Dieu a-t-il témoigné 
son amour pour le monde) (BWV 68) est une cantate religieuse de 
Johann Sebastian Bach composée à Leipzig en 1725. 
 

ICI 
avec 

le Choeur et l’Orchestre de la Fondation J. S. Bach  
avec  

Johannette Zomer - Soprano 
Matthias Helm - Basse 

 
Histoire et livret 
Bach compose cette cantate durant sa deuxième année à Leipzig pour 
le lundi de Pentecôte. Pour cette destination liturgique, deux autres 
cantates ont franchi le seuil de la postérité : les BWV 174 et 173. Les 
lectures prescrites pour ce jour de fête sont tirées des Actes des 
Apôtres, le sermon de Pierre l'apôtre à Cornelius le centurion (10, 42,–
48), et de l'évangile selon Jean, « Dieu a tant aimé le monde » de la 
rencontre de Jésus et Nicodème (3, 16–21. 
Au cours de sa deuxième année à Leipzig, Bach compose des cantates 
chorales entre le premier dimanche après le dimanche de la Trinité et 

https://www.youtube.com/watch?v=1BS4IAq31oU&list=RD1BS4IAq31oU&start_radio=1


le dimanche des Rameaux mais pour Pâques revient à des cantates sur 
des textes plus variés, peut-être parce qu'il a perdu son librettiste. 
Neuf de ses cantates pour la période comprise entre Pâques et 
la Pentecôte sont basées sur des textes de Christiana Mariana von 
Ziegler, dont cette cantate. Bach en a peut-être reçu commande en 
1724 pour son premier cycle de cantates mais ne les a pas composées 
alors. Il introduit ultérieurement la plupart d'entre elles dans son 
troisième cycle annuel de cantates mais garde celle-ci et Auf Christi 
Himmelfahrt allein BWV 128, composée pour l'Ascension dans son 
deuxième cycle, peut-être parce qu'elles commencent toutes deux par 
une fantaisie chorale comme la vox Christi. La poétesse ouvre la 
cantate d'une manière inhabituelle avec la première strophe d'un 
cantique de Salomo Liscow de 1675. Il est proche du début de 
l'évangile : « Car Dieu a tant aimé le monde qu'il a donné son Fils 
unique afin que quiconque croit en lui ne périsse pas, mais ait la vie 
éternelle ». Dans le dernier mouvement, elle cite le verset 18 de 
l'évangile, défini par Bach comme un inhabituel mouvement choral. 
Bach dirige la cantate pour la première fois le lundi 21 mai 1725. 
Musique 
La cantate est écrite pour trois trompettes, trois trombones, deux 
hautbois, taille (haubois ténor), cor, deux violons, violoncelle piccolo, 
alto, basse continue, ainsi que d'un soliste vocal (soprano) et un chœur 
à quatre voix. 
Il y a cinq mouvements : 

chœur : Also hat Gott die Welt geliebt 
aria : Mein gläubiges Herze 
récitatif : Ich bin mit Petro nicht vermessen 
aria : Du bist geboren mir zugute 
chœur : Wer an ihn gläubet, der wird nicht gerichtet 

Le chœur d'ouverture est une fantaisie chorale comme dans les 
cantates chorales de Bach. La mélodie du cantique de Gottfried 
Vopelius (1682) est chantée par la soprano, doublée d'un cor. Bach a 
changé le rythme de la mélodie à partir du tempo commun original de 
12/8. Le musicologue Julian Mincham note qu'il l'embellit à un degré 
tel qu'« elle ne semble plus guère être un choral ». 



Les deux arias sont basées sur les arias de la cantate de la chasse de 
1713, Was mir behagt, ist nur die muntre Jagd, BWV 208. L'aria de 
soprano Mein gläubiges Herze (« Mon cœur fidèle ») ressemble aux 
anciennes aria de la déesse des bergers Pales Weil die wollenreichen 
Herden (« Tandis que les troupeaux tous revêtus de laine »). Dans la 
cantate d'église, Bach utilise un violoncelle piccolo en obbligato, 
instrument qu'il a expérimenté dans les cantates du deuxième cycle de 
Leipzig (1724–25)[5]. John Eliot Gardiner la décrit comme 
« certainement l'une des expressions les plus rafraîchissantes et 
informelle de joie mélodique et de bonne humeur de Bach ». L'aria de 
basse est basée sur l'aria du dieu Pan, Ein Fürst ist seines Landes Pan 
(« Un prince est Pan de son propre pays »). Klaus Hofmann note que 
« la splendide écriture des instruments à vent donne une indication du 
pathos avec lequel Pan ... est dépeint dans la musique de chasse de 
Bach ». 
Le mouvement final n'est pas, comme dans de nombreuses cantates 
d'église, un simple choral à quatre voix, mais une structure semblable à 
un motet qui traduit un verset de l'Évangile de Jean. La juxtaposition de 
wer an ihn gläubet (« Celui qui croit en lui ») et wer aber nicht gläubet 
(« celui qui ne croit pas en lui ») est exprimée par une double fugue 
avec deux thèmes contrastés. Les voix sont doublées par un chœur de 
trombones. Gardiner commente : « Invariablement sa disposition des 
mots de Jean sont pleins de buts, plus que jamais dans le chœur final 
de la BWV 68 Also hat Gott die Welt geliebt quand, au lieu d'un choral, 
Jean présente le choix paralysant entre le salut ou le jugement dans la 
vie présente]. » 

(Source : Wikipédia) 
Texte 
1 – Choral [S, A, T, B] - Corno col Soprano, Oboe I e Violino I all' 
unisono, Oboe II e Violino II all' unisono, Taille e Viola all' unisono, 
Continuo 
Also hat Gott die Welt geliebt, 

Ainsi Dieu a-t-il témoigné son amour pour le monde 
Dass er uns seinen Sohn gegeben. 

En nous faisant don de son fils. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Also_hat_Gott_die_Welt_geliebt


Wer sich im Glauben ihm ergibt, 
Celui qui se donne à lui par sa foi 

Der soll dort ewig bei ihm leben. 
Vivra auprès de lui pour l'éternité. 

Wer glaubt, dass Jesus ihm geboren, 
Celui qui croit que Jésus lui est né 

Der bleibet ewig unverloren, 
Bénéficiera de son appui pour l'éternité, 

Und ist kein Leid, das den betrübt, 
Et il n'est guère de détresse qui puisse affliger 

Den Gott und auch sein Jesus liebt. 
Celui qui consacre son amour à Dieu ainsi qu'à son fils Jésus. 

2 - Air [Soprano] - Oboe, Violino I, Violoncello piccolo, Continuo 
Mein gläubiges Herze, 

Ô toi, mon cœur fidèle, 
Frohlocke, sing, scherze, 

Exulte, chante et sois en liesse, 
Dein Jesus ist da! 

Car Jésus est là, que tu attendais ! 
Weg Jammer, weg Klagen, 

Loin de moi l'affliction, loin de moi les gémissements, 
Ich will euch nur sagen: 

Je ne peux que vous annoncer la nouvelle : 
Mein Jesus ist nah. 

Mon Jésus est proche. 
3 - Récitatif [Basse] - Continuo 
Ich bin mit Petro nicht vermessen, 

Tel Pierre, je bannis de moi la présomption ; 
Was mich getrost und freudig macht, 

Toute ma confiance et ma joie viennent de ce que 
Dass mich mein Jesus nicht vergessen. 

Mon Jésus ne m'a point oubliÃ© ! 
Er kam nicht nur, die Welt zu richten, 

Il n'est pas seulement venu pour juger le monde, 
Nein, nein, er wollte Sünd und Schuld 



Non, c'est comme intercesseur entre Dieu et l'homme 
Als Mittler zwischen Gott und Mensch vor diesmal schlichten. 

Qu'il se veut cette fois l'arbitre des péchés et des fautes. 
4 - Air [Basse] - Oboe I/II, Taille,Continuo 
Du bist geboren mir zugute, 

C'est pour accomplir mon bonheur que tu est né, 
Das glaub ich, mir ist wohl zumute, 

Telle est ma foi qui me rend radieux, 
Weil du vor mich genung getan. 

Car tu ne m'as point ménagé tes bienfaits. 
Das Rund der Erden mag gleich brechen, 

Même si la sphère de la terre vient à se rompre 
Will mir der Satan widersprechen, 

Et que Satan me veuille porter la contradiction, 
So bet ich dich, mein Heiland, an. 

C'est toi, ô mon Sauveur, que j'adore. 
5 - Chœur [S, A, T, B] - Cornetto col Soprano, Trombone I coll'Alto, 
Trombone II col Tenore, Trombone III col Basso, Oboe I e Violino I all' 
unisono, Oboe II e Violino II all' unisono, Taille e Viola all' unisono, 
Continuo 
Wer an ihn gläubet, der wird nicht gerichtet; 

Celui qui croit en lui ne sera point jugé, 
wer aber nicht gläubet, der ist schon gerichtet; 

mais celui qui ne croit pas est déjà jugé 
denn er gläubet nicht an den Namen des eingebornen Sohnes Gottes. 

parce qu'il n'a pas cru au nom du Fils unique de Dieu. 
Traduction française de Walter F. Bischof – Mise en format interlinéaire par Guy Laffaille 
(Source : https://www.bach-cantatas.com/Texts/BWV68-Fre6.htm)  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.bach-cantatas.com/Texts/BWV68-Fre6.htm


POUR ENTRER DANS LE TEMPS ORDINAIRE  
QUELLES GRANDES « MESSES » DU RÉPERTOIRE… 

 
GUILLAUME DE MACHAUT 
MESSE DE NOTRE-DAME 

 

ICI  
avec l’Ensemble Gilles Binchois,  

sous la direction de Dominique Vellard. 
 
La Messe de Notre Dame (ou de Nostre Dame selon l'inscription qui 
figure sur l'un des manuscrits) est une œuvre de musique 
religieuse polyphonique à quatre voix, composée à Reims, au XIVe siècle 
sur le texte de l'Ordinaire de la messe (Ordinarium missæ) par le 
musicien et poète Guillaume de Machaut. Elle est caractéristique de 
l'Ars nova, style musical représentatif de cette époque. 
Elle est une des premières messes à avoir été écrites par un 
compositeur unique. Jusque-là, les parties de la messe qui étaient 

https://www.youtube.com/watch?v=11A4wqv8_wo&list=RD11A4wqv8_wo&start_radio=1


chantées, l'étaient en plain-chant (conformément à la liturgie), ou, 
depuis une période plus récente, partiellement mises en polyphonie. 
Machaut et les polyphonistes qui l'ont précédé ont donc 
progressivement introduit la notion de création artistique dans 
la messe. 
 
C'est le plus ancien ensemble complet de messe polyphonique à quatre 
voix, réunissant les six parties de l'Ordinaire et composé par un seul 
musicien identifié. Les autres messes polyphoniques antérieures à 
celle-ci, les messes de Tournai, Barcelone, Toulouse, et de la Sorbonne 
sont des compilations plus ou moins complètes provenant de pièces 
isolées et anonymes réunies dans des manuscrits. Elles sont à trois 
voix, hétérogènes, et chaque partie présente des systèmes d'écritures 
différents. 
On considéra longtemps que Machaut avait composé la messe pour la 
donner lors du sacre du roi Charles V à Reims en 1364. Cette hypothèse 
d'une Messe du Sacre fut suggérée par le comte de Caylus et ensuite 
considérée comme un fait avéré par l'historien Prosper Tarbé. 
Cependant en 1769 cette assertion était déjà mise en doute dans une 
notice d'un catalogue de bibliothèque : « messe mise en musique à 4 
parties, et que l'on prétend avoir été chanté au sacre de Charles V ». En 
1932 dans son ouvrage sur La Musique du Moyen Âge, Théodore 
Gérold persistait sur le caractère douteux de cette version des faits, car 
ne reposant sur aucune indication précise. En 1955 le musicologue 
Armand Machabey la réfute en démontrant que Machaut ayant relaté 
le sacre du roi dans La Prise d'Alexandrie ne faisait pas mention d'une 
messe qu'il aurait composée pour la cérémonie, alors que, en tant que 
chanoine de Reims, il avait probablement participé aux préparatifs du 
sacre. Un autre élément en défaveur de cette hypothèse est que le 
rituel du couronnement du roi était donnée, selon la tradition, en 
plain-chant (c'est-à-dire en chant grégorien). 
La messe de Machaut, non datée, fut composée entre 1360 et 1365 et 
est contemporaine de son grand recueil poétique Le Veoir Dit. Un 
manuscrit de la bibliothèque de Reims et une ordonnance du chapitre 
du 3 août 1411, indiquent que Guillaume et son frère Jean, tous deux 



chanoines de Reims, avaient composé une messe pour honorer la 
Vierge Marie, destinée à être chantée les samedis matin, après leur 
mort, près de l'autel de la Rouelle, situé à droite du portail de la 
cathédrale de Reims, face à la nef. Consacré par Saint Nicaise en 401, 
détruit en 1774, il devait son nom à une dalle de forme circulaire 
représentant une rouelle. C'est à cet endroit que Machaut fut inhumé 
en 1377. Une transcription du XVIIIe siècle de l'épitaphe de Machaut 
mentionne : « Guillaume et Jean de Machaut, tous deux frères et 
chanoines de l'église [cathédrale] de Notre-Dame de Reims, ce sont 
eux qui ont fondé la messe de la Vierge qu'on chante les samedis dans 
la susdite église ». 
La messe est conservée parmi les manuscrits de la Bibliothèque 
nationale de France (fonds français) : Ms. fr. 1584 (manuscrit A), 1585 
(B), 9221 (E), 22546 (G), ainsi que dans le manuscrit Vogüé (Vg) de New 
York (collection Wildenstein). Seul ce dernier manuscrit donne le titre 
de Messe de Nostre Dame. 
Effectif 
Les quatre voix sont : le ténor et le contre-ténor (la teneur et la contre-
teneur) dans les registres graves, le motetus et le triplum dans les 
registres aigus. Les quatre voix correspondent à quatre chanteurs 
solistes mais certaines interprétations ont donné une lecture chorale 
de la messe où chaque registre est interprété par un groupe vocal 
(l'ensemble polyphonique de Charles Ravier dans les années 1950 ou 
l'Ensemble Organum par exemple). Au Moyen Âge, dans la pratique 
religieuse, l'Ordinaire monodique était habituellement chanté par un 
chœur (chantant ensemble ou en alternance). Richard Hoppin suggère 
que l'Ordinaire polyphonique pouvait être chanté par un groupe de 
solistes, mais aussi par un chœur de plusieurs chanteurs par partie (les 
chapelles musicales, ou psallettes, étaient constituées de douze à 
quinze membres). 
Les premières interprétations du XXe siècle, faisaient appel à des 
instruments comme soutien des voix, suivant en cela Jacques Chailley 
qui considérait que la messe n'était pas chantée a cappella mais que les 
parties de ténor et contre-ténor étaient doublées par l'orgue ou les 
cornets. Il écrit : « ... aucun doute ne peut subsister : la graphie de l'un 



au moins des deux manuscrits est probante : deux parties au moins, 
teneur et contre-teneur, étaient doublées par les instruments (peut-
être l'orgue, peut-être vièles et cornets), qui par moments s'échappent 
de la polyphonie et restent seuls à découvert ». Cette conception 
instrumentale est délaissée par l'interprétation moderne qui privilégie 
une lecture strictement vocale. 

(Source : Wikipédia) 
 
 
 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Messe_de_Notre_Dame

